Im Bann der Kunst

Antisemitismus in unterschiedlichen Vorstellungen und Perspektiven.
Keynote zur Eroffnung der Konferenz »(Dis)comfort Zones. Antisemitismuskritik
in Kunst und Kultur« des Instituts fiir Neue Soziale Plastik und der Miinchner

Kammerspiele am 8. Februar 2026 in Miinchen

Doron Rabinovici

Der Jude ist im Bilde. Er ist gezeichnet. Sein Konterfei ist entstellt. Er ist eine Spukgestalt,
die durch die Kunstgeschichte geistert. Der Drahtzieher sei er, heif3t es, der Bdses im
Schilde fuhrt, ob er Judas oder Ahasver genannt wird. Der Blutsauger sei er, der seinen
Gewinn einfordert, ob als Shylock oder als Jud SiR. Uberall, ob von der Kanzel, in den
Schriften, auf der Buhne oder im Museum, wird jahrhundertelang offenbart, wem alles
Unheil anzulasten ist und wem deshalb auch alles Unheil gebuhrt. Der Jude ist der ewig
Gebrochene und der unsterblich Verachtete. Hass wird dem Juden unterstellt, um umso
besser gegen alles Judische Hass richten zu kdnnen. Rachsucht wird dem Juden
nachgesagt, um der eigenen Rachsucht an dem Juden zu fronen. Wer kennt nicht jene
Vampirfigur mit Haifischzahnen, mit fahlem Grinsen und krummem Ruckgrat, die aus dem
Hinterhalt alles steuert. Die Zerrspiegel vom Juden pragen die Kultstatten und die
Hauptplatze europdischer Stadte. Die Hetze gegen die Juden war der Fluchtpunkt der
geltenden Weltanschauung.

Das offene Bekenntnis zu diesem Verschworungsmythos, der mit dem Begriff
Antisemitismus bedacht wird, ist seit Auschwitz nicht mehr schick, sondern tabu. Aber die
Fratzen des Antisemitismus sind nicht verschwunden, sondern begegnen einem immer
wieder, denn der Jude ist im Bilde, wenn der freiheitliche Spitzenpolitiker einschlagige
Karikaturen von Bankiers postet und niemand muss verwundert sein, wenn
Rechtsextreme zu solchen Verzerrungen neigen, doch der Student, der ich war, konnte
auch nicht Uberrascht sein, als jene Grimassen mit Hakennase und Schwulstlippen auf
dem Transparent einer progressiv universitaren Streikbewegung, deren Teil ich war,
auftauchten. Langst sind diese Missgebilde des Ressentiments globalisiert, langst

irrlichtern sie auch dort, wo sie einst kaum zu finden waren. Alte Klassiker wie die



2
»Protokolle der Weisen von Zion« werden nun in neuen Fassungen publiziert und verfilmt

in Erdteilen, die einst nicht einmal wussten, was ein Jude Uberhaupt sein soll.

Musste es da wirklich erstaunen, als diese Sujets augenscheinlichen Judenhasses auch
im Banner »People’s Justice« auf der documenta fifteen zu finden waren? Spiegelte dieses
Panoptikum nicht alte Feindbilder aus den Gemalden des Jingsten Gerichts wider? War
jenes Triptychon denn nicht der Ausdruck einer Ideologie, die im Volk und Staate Israel
das Ubel schlechthin ausmacht? Schwang dieser Hass nicht auch im Aktionismus und in
der Koketterie mit dem Boykott israelischer Kunst mit?

Kann angezweifelt werden, womit wir es zu tun haben, wenn ein Schwein in Uniform,
auf dessen Helm »Mossad« geschrieben steht, den Judenstaat darstellen soll? Wer weif3
nicht, wie da der Dunkelmann mit Schlafenlocken, mit Kippa, mit SS-Zeichen auf
schwarzem Hut, mit blutunterlaufenen Augen, mit Drachengebiss und Krummnase zu
deuten ist? Was sich hier als politische Kritik maskierte, trug die Zuge des Stlrmerjuden.
Was da riesig in den Himmel ragte, war ein antisemitisches Weltbild. Es schien auch in
anderen Werken und Veranstaltungen der Schau durch. Aber von nicht wenigen — wie
etwa Michael Rothberg, Philippe Pirotte oder Joseph Croitoru — wurde erklart, das alles
sei nicht wirklich Antisemitismus. Diese Formen hatten fur das indonesische
Kunstkollektiv eine andere Bedeutung. Sie verwiesen auf Traditionen des indonesischen
Puppenspiels, auf Allianzen zwischen Israel, dem Westen und dem Regime unter dem
Diktator Suharto. Die Kritik an dem Kollektiv Taring Padi, das fur das Banner
verantwortlich zeichnete, wurde zum Rassismus gestempelt. Der eurozentrische Blick
missverstehe die Intentionen des Globalen Stdens. Pirotte sagte gar, hinter dem Vorwurf
des Antisemitismus stinden »Krafte, die eine alte, weilde, modernistisch organisierte
Gemeinschaft wollen«. Was auf dem Banner zu sehen sei, habe mit den Klischees des
Abendlands gar nichts zu tun. So wurde die Kritik an antijudischen Stereotypen als
Kulturdunkel verleumdet.

Aber Judenhass ist den politischen Bewegungen in Indonesien nicht fremd. Der
Antisemitismus — ob der nazistische, der stalinistische oder der islamistische - verweist
immer gerne auf manch reales Unrecht, um seine Hetze zu rechtfertigen. Er mag von
judischen Arzten, FinanzgroRen oder israelischen Kriegsverbrechen reden, aber er macht

aus dem Missstand eine Identitat, er erklart das Unrecht zum Wesenszug. So lugt der



Antisemitismus auch dann, wenn er die Wahrheit sagt. Die Misere ist ihm nur ein Anlass
fur den Hass, der dem Juden und der Judin allein gilt. Das Attentat — ob in Sydney, in
Manchester oder in Boulder — klart daruber auf, was und wer genau gemeint ist.

Was ich hier schildere, geschah schon vor dem 7. Oktober 2023. Es war nicht Folge des
furchterlichen Krieges in Gaza. Nicht erst seit der documenta fifteen ist es der laut
verkundete, doch auch der still uneingestandene Boykott israelischer Kunst, der den
Kulturbetrieb beschaftigt. Geachtet wird eine ganze Nation, nicht nur eine Politik oder ein
Regime. Das ist es, was den Boykott Israels von allen anderen unterscheidet. Es geht um
die pauschale Verdammung.

Unvergleichbar ist dieser Boykott mit jenem, der gegen andere Staaten gerichtet ist.
Wenn es gegen den Kreml geht, werden nicht alle Klnstler und Kinstlerinnen
ausgegrenzt, ob sie nun flr oder gegen die Regierung des Landes agieren. Niemand denkt
daran, etwa Pussy Riot zu canceln.

Die Boykottbewegung BDS fordert hingegen, alle judischen Israelis auszugrenzen. Um
politische Positionen geht es nicht, was insbesondere regierungskritischeren Kreisen
schadet und nichts zum Friedensdialog beitragt. Der Wunsch, die Werke einer ganzen
Nation unter einem Bann zu stellen, erinnert an jenen Ungeist, den diese Bewegung zu
bekampfen vorgibt.

Der israelische D] Roi Perez verliel etwa schon vor zehn Jahren Israel, lebt nun in
Berlin und beteuert da, wie sehr er doch gegen — wie er es nennt — »the ongoing
genocide in Gaza« sei, den Zionismus ablehne und den Boykott von Israel unterstutze,
doch all das bewahrte ihn nicht davor, in einem Posting namens »making apartheid look
like a party« angegriffen zu werden. In England wurde daraufhin ein Konzert mit ihm, das
am 10. Oktober 2025 stattfinden hatte sollen, abgesagt. Eben seine Distanz zur
israelischen Politik wurde DJ Roi Perez zum Vorwurf gemacht, denn — so hiels es — er
verkdrpere die koloniale Erzahlung eines wohlwollenden, queerfreundlichen liberalen
Zionismus. Die Abstammung reichte, um schuldig gesprochen zu werden.

Die Boykottbewegung unterscheidet nicht zwischen dem Israel von 1948 und den 1967
besetzten Gebieten. Es geht um die Vernichtung von ganz Israel. Falsch ist die
Behauptung, BDS sei immerhin gewaltfrei, denn genauso gut konnte gesagt werden, die

israelische Siedlungspolitik sei eine friedliche Strategie, denn da wirden ja nur Hauser,



Schulen, Kindergarten gebaut. Beide Strategien sind Teil eines blutigen Konflikts. BDS
verurteilte nie Anschlage gegen jludische Zivilpersonen, ob innerhalb oder aufRerhalb von
Israel. Nie war von BDS eine Verurteilung der Hamas zu horen.

Was diese Auseinandersetzung rund um Israel immer wieder kennzeichnet, ist der
Furor, mit dem sie gefuhrt wird. Niemals wurde mit solcher Rage etwa gegen russische
oder stdafrikanische Kunstler vorgegangen. Wenn es indes um Israel geht, kennt der Zorn
keine Grenzen. Da werden bei Festivals BlUhnen gesturmt, israelische Teilnehmerinnen an
dem Eurovision Song Contest gemobbt und ausgebuht und in Vorlesungen eingedrungen.
Kein anderes Thema entzweit Menschen, die sonst alle Meinungen teilen, so grundlegend
wie dieses.

Der Boykott trifft auch judische Kulturwochen in Berlin, in Wien oder Paris, sobald hier
israelische Bucher, Filme oder Musik dargeboten werden. Judische Gemeinden geraten
automatisch ins Visier, denn die wichtigsten und selbstkritischsten Persdnlichkeiten
judischer Kunst leben in Israel.

Im Oktober 2024 riefen Tausende Autoren und Autorinnen dazu auf, israelische Verlage,
Festivals, Agenturen, doch auch Kollegen und Kolleginnen zu boykottieren. Unter den
Unterzeichnenden dieses Bannfluchs fanden sich prominente Namen wie etwa Annie
Ernaux, Abdulrazak Gurnah, Arundhati Roy, Sally Rooney, Pankaj Mishra, Kamila Shamsie,
Naomi Klein oder auch Judith Butler. In ihrem Appell wurde der 7. Oktober gar nicht
erwahnt.

Die Schreibenden wollen nicht mehr auf Hebraisch erscheinen. Sonst ist es so, dass
eine Protestbewegung nichts sehnlicher winscht, als mit ihrer Kritik die Macht zu
unterlaufen, die Menschen zu erreichen und die Opposition zu stdarken. Wenn ein Regime
mit Zensur reagiert, versucht Literatur diese Verbote zu umgehen. Hier aber ist es die
Sprache selbst, die von einem Embargo getroffen werden soll. Das ist die Aufkindigung
jeglicher Hoffnung auf Verstandigung und auf die Kraft der Dichtung. Israel wird so aus
der allgemein menschlichen Kommunikation verstof3en. Es ist ein neues Ghetto, das nun
entsteht. Die hebraische Schrift, die Schrift der Tora, das Heilige Buch der Juden, die das
Volk des Buches genannt werden, wird zum Tabu. Ist es ganz abwegig, hier alte Themen
des Antijudaismus wiederzuerkennen? Kann angesichts dieses Manifests nicht zumindest

von einer unverdrossenen Geflhllosigkeit gegenUber judischer Erinnerung gesprochen



werden? Boykott alleinig aufgrund von judisch israelischer Identitat ist nicht mehr Tabu,
sondern wird zu einer alltaglichen Praxis. Diese Ausgrenzung ist Folge, doch zugleich auch
Motor einer Stimmungsmache. Mahnmale fur die Schoa werden mit »Globalize the
Intifada« beschmiert. Auf Demonstrationen wird gerufen: »Free Palestine From German
Guiltl«. JUidische Museen berichten davon, wie judische Themen nun bei vielen im
Publikum nicht mehr schick sind, sondern auf einen Widerwillen stoRen. Uberdruss am
Jldischen war vor wenigen Jahren noch ein Zeichen von Intoleranz und Borniertheit,
doch jetzt wird es zum Gestus einer Gesinnung, die sensibel und kritisch genannt werden
will. Der antisemitische Reflex kann unter neuem Namen aufscheinen. Jene Abneigung,
der vor Kurzem noch der Gasgeruch von Auschwitz anhaftete, wirkt nun wie der Hauch
aus einer neuen Ara.

Angesichts des russischen Angriffskriegs war die Solidaritat der Kunstwelt mit der
Ukraine einhellig. Ganz anders war es nach dem islamistischen Massenmord in Israel.
Bereits am 19. Oktober 2023 verdffentlichten 8000 Persdnlichkeiten der Kunstwelt einen
Offenen Brief, den unter anderem Nan Goldin, Tomas Saraceno und Kara Walker, aber
auch die Filmemacherin Laura Poitras und Judith Butler unterschrieben, in dem sie
erklarten, den palastinensischen Widerstand zu unterstitzen und schon vom Genozid
Israels sprachen. Von den ermordeten und den entfuhrten Israelis war in dem Brief
uberhaupt keine Rede. Als ich mich Anfang November bemuhte, die Bilder der Geiseln auf
Wiener Kulturhausern — darunter das Wiener Burgtheater — projizieren zu lassen, war das
nicht moglich. Immerhin wagte es das Burgtheater, im Mai 2024 mein Lesedrama Der
siebente Oktober zur Urauffuhrung zu bringen. Eine Wiederholung konnte dort aber nicht
mehr stattfinden. War es die Angst vor Storaktionen einschlagiger Aktivistinnen gewesen,
vor denen das Theater sich flrchtete?

Es war aber nicht alleinig der Mangel an Mitgeflhl fur die judischen Opfer, der auffiel,
sondern der Jubel mancher, der mit dem Massenmord an Juden aufkam. In den
Morgenstunden des 8. Oktober 2023 postete etwa der in Berlin lebende Kunstler Edwin
Nasr auf Instagram ein Bild von Gdsten des Nova-Festivals, die vor den Mdrdern der
Hamas flohen. Uber dem Foto stand in blutroten Buchstaben: »Poetic Justice«. Nach den
Massakern hatten zwei Klnstler des indonesischen Kollektivs ruangrupa ein Video auf

Instagram geliked, auf dem die Untaten gefeiert wurden — es sei ein Versehen gewesen,



erklarten nachher die beiden treuherzig. Im Wien des Herbstes 2024 teilte die
palastinensisch syrische Kunstlerin Nour Shantout ein Posting, auf dem zu lesen war:
»death to israel is not just a threat. it is a moral imperative and the only acceptable
solution. may the entire colony burn to the ground for good.« Nour Shantout hatte an der
Akademie der bildenden Kiinste eine Anstellung und ein Stipendium der Osterreichischen
Akademie der Wissenschaften erhalten. Nun kindigte die Bildende ihr die Anstellung, weil
die Institution so ein Posting einer Angestellten nicht dulden konnte. Hierauf
unterzeichneten mehr als 1300 Personen aus der Kunstwelt, darunter Professorinnen der
Wiener Universitat flr angewandte Kunst, einen Letter of Support fur Nour Shantout.

Kaum irgendwer mochte gerne offentlich Antisemit genannt werden. Mit dem
Antisemitismus ist es bekanntlich so wie mit dem Mundgeruch. Antisemit ist immer nur
der andere. Wir befinden uns in einem Diskurs des wechselseitigen Verdachts, in dem
beide Seiten argwohnen, das Gesagte sei nicht das wirklich Gemeinte. Kritik an Israel,
denken die einen, sei nur ein Vorwand, um antisemitische Gefiuhle zu artikulieren,
bewusst oder auch unbewusst. Die anderen hingegen glauben, der
Antisemitismusvorwurf diene nur dem Interesse Israels, legitime Kritik zum Schweigen zu
bringen. Nicht selten haben beide Seiten recht.

Wenn dem israelischen Philosophen Omri Boehm wegen seiner Positionen zu Unrecht
die Relativierung der Schoa vorgeworfen und seine Rede in der Gedenkstatte Buchenwald
abgesagt wird, ist das nichts als die Zensurpolitik der rechtsextremen Regierung in
Jerusalem. Aber dieses Canceln einzelner kritischer Israelis taugt nicht, um es gegen den
pauschalen Boykott eines ganzen Volkes — allein wegen der Abstammung — auszuspielen
und gegenzurechnen. Das eine ist die Einschrankung individueller Freiheit, das andere
aber die rassistische Ausgrenzung von Juden schlechthin.

Wie aber soll vorgegangen werden gegen den Antisemitismus, wenn zugleich im
Namen seiner Bekampfung die Einengung der Kunst droht? Ist es nicht das, was in den
USA zu beobachten ist, wenn die amerikanische Administration vorgibt, judische Existenz
zu schitzen, indem sie gegen die Wissenschaft, gegen Museen und redaktionelle Medien
mobil macht? Kann im Namen der Kunst und ihrer Freiheit aber Judenhass und

Israelhetze geduldet werden? Wird das Feld der Kultur so nicht zur Bastion des Dunkels



und des Ressentiments? Im Bann der Kunst zu sein, bedeutet dann nicht von der Kunst
gebannt zu sein, sondern, manche aus der Kunst zu verbannen.

Vielleicht sollte auch der 6konomische Unterbau dessen, was Kunst pragt, nicht ganz
aus den Augen gelassen werden, wenn von dieser Veranderung die Rede ist. Die
Kulturwissenschaftlerin Nora Sternfeld weist auf die Verlagerungen des Kunstmarktes in
die Golfstaaten hin und spricht in diesem Zusammenhang von einem progressiven
Autoritarismus. Wahrend viele Uber die vorgeblichen Einschrankungen von Kunstfreiheit
aufgrund der Staatsrason in Deutschland reden, ist die Zensur in Doha real und konkret.
Hier sind explizite Arbeiten Uber Sexualitat, Gender und Nacktheit, kritische Werke tber
Religion oder das Herrscherhaus nicht zu sehen. Hier wird auch israelische Kunst nicht
eingeladen werden. Das ist — ganz frei nach Sigmund Freud - die neue Behaglichkeit in
der Kultur.

Die Freiheit der Meinung kann blof3 gewahrleistet werden, wenn die Regeln der
Kommunikation aufrechterhalten bleiben. Durch rassistische AuRerungen werden keine
Meinungen kundgetan, sondern die faire Diskussion unterbunden. Sicher gibt es auch
Kunst, die zum pauschalen Hass gegen eine Nation aufruft, aber kann sie gute Kunst sein,
die es verdient, gefordert zu werden?

Wo hort das Argument auf und wo beginnt die reine Diskriminierung: Sollen wir von
nun an William Shakespeares Kaufmann von Venedig verbieten, Richard Wagners Ring
nicht mehr auffihren, die Salome von Richard Strauss canceln? Wollen wir statt
israelischer Kunst nun palastinensische Werke verbannen? Wohl kaum. Heilst das aber, wir
sollen dann auch die Kinoleinwande fur Veit Harlans Nazistreifen Jud Sufs 6ffnen? Oder fur
das turkische Machwerk Tal der Wélfe — Paldstina aus dem Jahr 2011? Sicher nicht. Richtig
war es, das Banner von Taring Padi abzubauen. Ab einem gewissen Ausmals an
Antisemitismus muss nicht mehr erklart werden, weshalb er nicht toleriert werden sollte.
Der Konsens richtet sich im Grunde nach dem ironischen Satz, der dem Philosophen Sir
Isaiah Berlin zugesprochen wird: »Antisemitism is to hate the Jews more than absolutely
necessary.«

Aber was bringt es, wenn jene, die irgendwann vor Jahren eine Unterschrift unter eine
hetzerische Petition setzten, nun als Klnstler oder Klnstlerin gecancelt werden? Ist es

sinnvoll, ein Kunstwerk nicht zu zeigen, weil die Person, die es schuf, irgendwo ein



Hassposting teilte? Aber wirden wir die Kunst eines Neonazis ausstellen, weil er einmal
nicht zur Brandstiftung von Asylheimen aufruft? Ist es nicht auch wahr, dass manch
Festivalintendant seine Quoten durch einschlagige Provokationen zu steigern weil3? Wo
ist aber die Grenze zu ziehen?

Die Wiener Akademie der Bildenden Kinste wollte im Oktober 2022 etwa den
Klimaaktivisten Andreas Malm, der neben anderen Unsinnigkeiten die Klimakatastrophe
mit dem Zionismus erklart und die Hamas bejubelt, zu einem Klimaaktionstag bitten. Das
Aufsehen war grofs und der Ruf, den Vortrag mit ihm abzusagen, laut. So werden jene, die
gegen Verhetzung protestieren, in die Rolle von Zensurkommissaren gepresst. Wieso,
frage ich indes, wird aber ein so wichtiges Thema wie die global 6kologische Krise durch
eine billige Inszenierung herabgesetzt und verraten? Was ist der Mehrwert? Ware es nicht
kliger gewesen, jene Autoritaten reden zu lassen, die das Umweltproblem ohne Verweis
auf das judische Ubel und die Schuld Israels schlechthin erértern kénnen? Zugleich gibt
es offensichtlich nur eines, das schlimmer ist, als solche Gestalten der neuen Borniertheit
einzuladen und das ist, sie danach auch noch auszuladen, denn damit werden sie zu
Martyrern eines Cancelns erhoht und in ihrem Marktwert, doch auch in ihrer
unverdrossenen Selbstgerechtigkeit nur bestarkt.

Um hier richtig zu reagieren, braucht es — wie Natan Sznaider bemerkte -
Ambiguitatstoleranz, die Fahigkeit, Mehrdeutigkeiten und Widerspriche zu ertragen -
aber ohne auf das kritische Bewusstsein und die notwendige Sensibilitat gegenuber anti-
judischen und anti-israelischen Tonen zu verzichten. Die Freiheit der Kunst kann nur
verteidigt werden, wenn sie den selbstkritischen Blick nicht scheut. Dazu ist es
notwendig, zu begreifen, dass die neuen Widerspiegelungen der alten Ressentiments uns
auch unbewusst einholen kdnnen. Die Zerrbilder vom Juden sind noch allgegenwartig,
und sie sind uns vertrauter, als wir ahnen. Es geht darum, den Apologien antisemitischer
Klischees und Verschworungsmythen auf die Schliche zu kommen und bereit zu sein,
gegen die Hetze und gegen die neue Achtung judischer Positionen aufzutreten. Dieser
Kampf ist ein politischer, ein psychoanalytischer und ein klnstlerischer zugleich, aber er
muss gefuhrt werden, damit die Bilder von den Judinnen und den Juden ihre Vielseitigkeit

und ihre Schattierungen reflektieren kénnen.



