
1

Im Bann der Kunst 

Antisemitismus in unterschiedlichen Vorstellungen und Perspektiven.  

Keynote zur Eröffnung der Konferenz »(Dis)comfort Zones. Antisemitismuskritik 

in Kunst und Kultur« des Instituts für Neue Soziale Plastik und der Münchner 

Kammerspiele am 8. Februar 2026 in München 

Doron Rabinovici 

Der Jude ist im Bilde. Er ist gezeichnet. Sein Konterfei ist entstellt. Er ist eine Spukgestalt, 

die durch die Kunstgeschichte geistert. Der Drahtzieher sei er, heißt es, der Böses im 

Schilde führt, ob er Judas oder Ahasver genannt wird. Der Blutsauger sei er, der seinen 

Gewinn einfordert, ob als Shylock oder als Jud Süß. Überall, ob von der Kanzel, in den 

Schriften, auf der Bühne oder im Museum, wird jahrhundertelang offenbart, wem alles 

Unheil anzulasten ist und wem deshalb auch alles Unheil gebührt. Der Jude ist der ewig 

Gebrochene und der unsterblich Verachtete. Hass wird dem Juden unterstellt, um umso 

besser gegen alles Jüdische Hass richten zu können. Rachsucht wird dem Juden 

nachgesagt, um der eigenen Rachsucht an dem Juden zu frönen. Wer kennt nicht jene 

Vampirfigur mit Haifischzähnen, mit fahlem Grinsen und krummem Rückgrat, die aus dem 

Hinterhalt alles steuert. Die Zerrspiegel vom Juden prägen die Kultstätten und die 

Hauptplätze europäischer Städte. Die Hetze gegen die Juden war der Fluchtpunkt der 

geltenden Weltanschauung. 

Das offene Bekenntnis zu diesem Verschwörungsmythos, der mit dem Begriff 

Antisemitismus bedacht wird, ist seit Auschwitz nicht mehr schick, sondern tabu. Aber die 

Fratzen des Antisemitismus sind nicht verschwunden, sondern begegnen einem immer 

wieder, denn der Jude ist im Bilde, wenn der freiheitliche Spitzenpolitiker einschlägige 

Karikaturen von Bankiers postet und niemand muss verwundert sein, wenn 

Rechtsextreme zu solchen Verzerrungen neigen, doch der Student, der ich war, konnte 

auch nicht überrascht sein, als jene Grimassen mit Hakennase und Schwulstlippen auf 

dem Transparent einer progressiv universitären Streikbewegung, deren Teil ich war, 

auftauchten. Längst sind diese Missgebilde des Ressentiments globalisiert, längst 

irrlichtern sie auch dort, wo sie einst kaum zu finden waren. Alte Klassiker wie die 



2
»Protokolle der Weisen von Zion« werden nun in neuen Fassungen publiziert und verfilmt 

in Erdteilen, die einst nicht einmal wussten, was ein Jude überhaupt sein soll. 

Musste es da wirklich erstaunen, als diese Sujets augenscheinlichen Judenhasses auch 

im Banner »People’s Justice« auf der documenta fifteen zu finden waren? Spiegelte dieses 

Panoptikum nicht alte Feindbilder aus den Gemälden des Jüngsten Gerichts wider? War 

jenes Triptychon denn nicht der Ausdruck einer Ideologie, die im Volk und Staate Israel 

das Übel schlechthin ausmacht? Schwang dieser Hass nicht auch im Aktionismus und in 

der Koketterie mit dem Boykott israelischer Kunst mit? 

Kann angezweifelt werden, womit wir es zu tun haben, wenn ein Schwein in Uniform, 

auf dessen Helm »Mossad« geschrieben steht, den Judenstaat darstellen soll? Wer weiß 

nicht, wie da der Dunkelmann mit Schläfenlocken, mit Kippa, mit SS-Zeichen auf 

schwarzem Hut, mit blutunterlaufenen Augen, mit Drachengebiss und Krummnase zu 

deuten ist? Was sich hier als politische Kritik maskierte, trug die Züge des Stürmerjuden. 

Was da riesig in den Himmel ragte, war ein antisemitisches Weltbild. Es schien auch in 

anderen Werken und Veranstaltungen der Schau durch. Aber von nicht wenigen – wie 

etwa Michael Rothberg, Philippe Pirotte oder Joseph Croitoru – wurde erklärt, das alles 

sei nicht wirklich Antisemitismus. Diese Formen hätten für das indonesische 

Kunstkollektiv eine andere Bedeutung. Sie verwiesen auf Traditionen des indonesischen 

Puppenspiels, auf Allianzen zwischen Israel, dem Westen und dem Regime unter dem 

Diktator Suharto. Die Kritik an dem Kollektiv Taring Padi, das für das Banner 

verantwortlich zeichnete, wurde zum Rassismus gestempelt. Der eurozentrische Blick 

missverstehe die Intentionen des Globalen Südens. Pirotte sagte gar, hinter dem Vorwurf 

des Antisemitismus stünden »Kräfte, die eine alte, weiße, modernistisch organisierte 

Gemeinschaft wollen«. Was auf dem Banner zu sehen sei, habe mit den Klischees des 

Abendlands gar nichts zu tun. So wurde die Kritik an antijüdischen Stereotypen als 

Kulturdünkel verleumdet. 

Aber Judenhass ist den politischen Bewegungen in Indonesien nicht fremd. Der 

Antisemitismus – ob der nazistische, der stalinistische oder der islamistische – verweist 

immer gerne auf manch reales Unrecht, um seine Hetze zu rechtfertigen. Er mag von 

jüdischen Ärzten, Finanzgrößen oder israelischen Kriegsverbrechen reden, aber er macht 

aus dem Missstand eine Identität, er erklärt das Unrecht zum Wesenszug. So lügt der 



3
Antisemitismus auch dann, wenn er die Wahrheit sagt. Die Misere ist ihm nur ein Anlass 

für den Hass, der dem Juden und der Jüdin allein gilt. Das Attentat – ob in Sydney, in 

Manchester oder in Boulder – klärt darüber auf, was und wer genau gemeint ist. 

Was ich hier schildere, geschah schon vor dem 7. Oktober 2023. Es war nicht Folge des 

fürchterlichen Krieges in Gaza. Nicht erst seit der documenta fifteen ist es der laut 

verkündete, doch auch der still uneingestandene Boykott israelischer Kunst, der den 

Kulturbetrieb beschäftigt. Geächtet wird eine ganze Nation, nicht nur eine Politik oder ein 

Regime. Das ist es, was den Boykott Israels von allen anderen unterscheidet. Es geht um 

die pauschale Verdammung. 

Unvergleichbar ist dieser Boykott mit jenem, der gegen andere Staaten gerichtet ist. 

Wenn es gegen den Kreml geht, werden nicht alle Künstler und Künstlerinnen 

ausgegrenzt, ob sie nun für oder gegen die Regierung des Landes agieren. Niemand denkt 

daran, etwa Pussy Riot zu canceln. 

Die Boykottbewegung BDS fordert hingegen, alle jüdischen Israelis auszugrenzen. Um 

politische Positionen geht es nicht, was insbesondere regierungskritischeren Kreisen 

schadet und nichts zum Friedensdialog beiträgt. Der Wunsch, die Werke einer ganzen 

Nation unter einem Bann zu stellen, erinnert an jenen Ungeist, den diese Bewegung zu 

bekämpfen vorgibt. 

Der israelische DJ Roi Perez verließ etwa schon vor zehn Jahren Israel, lebt nun in 

Berlin und beteuert da, wie sehr er doch gegen – wie er es nennt – »the ongoing 

genocide in Gaza« sei, den Zionismus ablehne und den Boykott von Israel unterstütze, 

doch all das bewahrte ihn nicht davor, in einem Posting namens »making apartheid look 

like a party« angegriffen zu werden. In England wurde daraufhin ein Konzert mit ihm, das 

am 10. Oktober 2025 stattfinden hätte sollen, abgesagt. Eben seine Distanz zur 

israelischen Politik wurde DJ Roi Perez zum Vorwurf gemacht, denn – so hieß es – er 

verkörpere die koloniale Erzählung eines wohlwollenden, queerfreundlichen liberalen 

Zionismus. Die Abstammung reichte, um schuldig gesprochen zu werden. 

Die Boykottbewegung unterscheidet nicht zwischen dem Israel von 1948 und den 1967 

besetzten Gebieten. Es geht um die Vernichtung von ganz Israel. Falsch ist die 

Behauptung, BDS sei immerhin gewaltfrei, denn genauso gut könnte gesagt werden, die 

israelische Siedlungspolitik sei eine friedliche Strategie, denn da würden ja nur Häuser, 



4
Schulen, Kindergärten gebaut. Beide Strategien sind Teil eines blutigen Konflikts. BDS 

verurteilte nie Anschläge gegen jüdische Zivilpersonen, ob innerhalb oder außerhalb von 

Israel. Nie war von BDS eine Verurteilung der Hamas zu hören. 

Was diese Auseinandersetzung rund um Israel immer wieder kennzeichnet, ist der 

Furor, mit dem sie geführt wird. Niemals wurde mit solcher Rage etwa gegen russische 

oder südafrikanische Künstler vorgegangen. Wenn es indes um Israel geht, kennt der Zorn 

keine Grenzen. Da werden bei Festivals Bühnen gestürmt, israelische Teilnehmerinnen an 

dem Eurovision Song Contest gemobbt und ausgebuht und in Vorlesungen eingedrungen. 

Kein anderes Thema entzweit Menschen, die sonst alle Meinungen teilen, so grundlegend 

wie dieses. 

Der Boykott trifft auch jüdische Kulturwochen in Berlin, in Wien oder Paris, sobald hier 

israelische Bücher, Filme oder Musik dargeboten werden. Jüdische Gemeinden geraten 

automatisch ins Visier, denn die wichtigsten und selbstkritischsten Persönlichkeiten 

jüdischer Kunst leben in Israel. 

Im Oktober 2024 riefen Tausende Autoren und Autorinnen dazu auf, israelische Verlage, 

Festivals, Agenturen, doch auch Kollegen und Kolleginnen zu boykottieren. Unter den 

Unterzeichnenden dieses Bannfluchs fanden sich prominente Namen wie etwa Annie 

Ernaux, Abdulrazak Gurnah, Arundhati Roy, Sally Rooney, Pankaj Mishra, Kamila Shamsie, 

Naomi Klein oder auch Judith Butler. In ihrem Appell wurde der 7. Oktober gar nicht 

erwähnt. 

Die Schreibenden wollen nicht mehr auf Hebräisch erscheinen. Sonst ist es so, dass 

eine Protestbewegung nichts sehnlicher wünscht, als mit ihrer Kritik die Macht zu 

unterlaufen, die Menschen zu erreichen und die Opposition zu stärken. Wenn ein Regime 

mit Zensur reagiert, versucht Literatur diese Verbote zu umgehen. Hier aber ist es die 

Sprache selbst, die von einem Embargo getroffen werden soll. Das ist die Aufkündigung 

jeglicher Hoffnung auf Verständigung und auf die Kraft der Dichtung. Israel wird so aus 

der allgemein menschlichen Kommunikation verstoßen. Es ist ein neues Ghetto, das nun 

entsteht. Die hebräische Schrift, die Schrift der Tora, das Heilige Buch der Juden, die das 

Volk des Buches genannt werden, wird zum Tabu. Ist es ganz abwegig, hier alte Themen 

des Antijudaismus wiederzuerkennen? Kann angesichts dieses Manifests nicht zumindest 

von einer unverdrossenen Gefühllosigkeit gegenüber jüdischer Erinnerung gesprochen 



5
werden? Boykott alleinig aufgrund von jüdisch israelischer Identität ist nicht mehr Tabu, 

sondern wird zu einer alltäglichen Praxis. Diese Ausgrenzung ist Folge, doch zugleich auch 

Motor einer Stimmungsmache. Mahnmale für die Schoa werden mit »Globalize the 

Intifada« beschmiert. Auf Demonstrationen wird gerufen: »Free Palestine From German 

Guilt!«. Jüdische Museen berichten davon, wie jüdische Themen nun bei vielen im 

Publikum nicht mehr schick sind, sondern auf einen Widerwillen stoßen. Überdruss am 

Jüdischen war vor wenigen Jahren noch ein Zeichen von Intoleranz und Borniertheit, 

doch jetzt wird es zum Gestus einer Gesinnung, die sensibel und kritisch genannt werden 

will. Der antisemitische Reflex kann unter neuem Namen aufscheinen. Jene Abneigung, 

der vor Kurzem noch der Gasgeruch von Auschwitz anhaftete, wirkt nun wie der Hauch 

aus einer neuen Ära.  

Angesichts des russischen Angriffskriegs war die Solidarität der Kunstwelt mit der 

Ukraine einhellig. Ganz anders war es nach dem islamistischen Massenmord in Israel. 

Bereits am 19. Oktober 2023 veröffentlichten 8000 Persönlichkeiten der Kunstwelt einen 

Offenen Brief, den unter anderem Nan Goldin, Tomás Saraceno und Kara Walker, aber 

auch die Filmemacherin Laura Poitras und Judith Butler unterschrieben, in dem sie 

erklärten, den palästinensischen Widerstand zu unterstützen und schon vom Genozid 

Israels sprachen. Von den ermordeten und den entführten Israelis war in dem Brief 

überhaupt keine Rede. Als ich mich Anfang November bemühte, die Bilder der Geiseln auf 

Wiener Kulturhäusern – darunter das Wiener Burgtheater – projizieren zu lassen, war das 

nicht möglich. Immerhin wagte es das Burgtheater, im Mai 2024 mein Lesedrama Der 

siebente Oktober zur Uraufführung zu bringen. Eine Wiederholung konnte dort aber nicht 

mehr stattfinden. War es die Angst vor Störaktionen einschlägiger AktivistInnen gewesen, 

vor denen das Theater sich fürchtete? 

Es war aber nicht alleinig der Mangel an Mitgefühl für die jüdischen Opfer, der auffiel, 

sondern der Jubel mancher, der mit dem Massenmord an Juden aufkam. In den 

Morgenstunden des 8. Oktober 2023 postete etwa der in Berlin lebende Künstler Edwin 

Nasr auf Instagram ein Bild von Gästen des Nova-Festivals, die vor den Mördern der 

Hamas flohen. Über dem Foto stand in blutroten Buchstaben: »Poetic Justice«. Nach den 

Massakern hatten zwei Künstler des indonesischen Kollektivs ruangrupa ein Video auf 

Instagram geliked, auf dem die Untaten gefeiert wurden – es sei ein Versehen gewesen, 



6
erklärten nachher die beiden treuherzig. Im Wien des Herbstes 2024 teilte die 

palästinensisch syrische Künstlerin Nour Shantout ein Posting, auf dem zu lesen war: 

»death to israel is not just a threat. it is a moral imperative and the only acceptable 

solution. may the entire colony burn to the ground for good.« Nour Shantout hatte an der 

Akademie der bildenden Künste eine Anstellung und ein Stipendium der Österreichischen 

Akademie der Wissenschaften erhalten. Nun kündigte die Bildende ihr die Anstellung, weil 

die Institution so ein Posting einer Angestellten nicht dulden konnte. Hierauf 

unterzeichneten mehr als 1300 Personen aus der Kunstwelt, darunter Professorinnen der 

Wiener Universität für angewandte Kunst, einen Letter of Support für Nour Shantout. 

Kaum irgendwer möchte gerne öffentlich Antisemit genannt werden. Mit dem 

Antisemitismus ist es bekanntlich so wie mit dem Mundgeruch. Antisemit ist immer nur 

der andere. Wir befinden uns in einem Diskurs des wechselseitigen Verdachts, in dem 

beide Seiten argwöhnen, das Gesagte sei nicht das wirklich Gemeinte. Kritik an Israel, 

denken die einen, sei nur ein Vorwand, um antisemitische Gefühle zu artikulieren, 

bewusst oder auch unbewusst. Die anderen hingegen glauben, der 

Antisemitismusvorwurf diene nur dem Interesse Israels, legitime Kritik zum Schweigen zu 

bringen. Nicht selten haben beide Seiten recht. 

Wenn dem israelischen Philosophen Omri Boehm wegen seiner Positionen zu Unrecht 

die Relativierung der Schoa vorgeworfen und seine Rede in der Gedenkstätte Buchenwald 

abgesagt wird, ist das nichts als die Zensurpolitik der rechtsextremen Regierung in 

Jerusalem. Aber dieses Canceln einzelner kritischer Israelis taugt nicht, um es gegen den 

pauschalen Boykott eines ganzen Volkes – allein wegen der Abstammung – auszuspielen 

und gegenzurechnen. Das eine ist die Einschränkung individueller Freiheit, das andere 

aber die rassistische Ausgrenzung von Juden schlechthin. 

Wie aber soll vorgegangen werden gegen den Antisemitismus, wenn zugleich im 

Namen seiner Bekämpfung die Einengung der Kunst droht? Ist es nicht das, was in den 

USA zu beobachten ist, wenn die amerikanische Administration vorgibt, jüdische Existenz 

zu schützen, indem sie gegen die Wissenschaft, gegen Museen und redaktionelle Medien 

mobil macht? Kann im Namen der Kunst und ihrer Freiheit aber Judenhass und 

Israelhetze geduldet werden? Wird das Feld der Kultur so nicht zur Bastion des Dünkels 



7
und des Ressentiments? Im Bann der Kunst zu sein, bedeutet dann nicht von der Kunst 

gebannt zu sein, sondern, manche aus der Kunst zu verbannen. 

Vielleicht sollte auch der ökonomische Unterbau dessen, was Kunst prägt, nicht ganz 

aus den Augen gelassen werden, wenn von dieser Veränderung die Rede ist. Die 

Kulturwissenschaftlerin Nora Sternfeld weist auf die Verlagerungen des Kunstmarktes in 

die Golfstaaten hin und spricht in diesem Zusammenhang von einem progressiven 

Autoritarismus. Während viele über die vorgeblichen Einschränkungen von Kunstfreiheit 

aufgrund der Staatsräson in Deutschland reden, ist die Zensur in Doha real und konkret. 

Hier sind explizite Arbeiten über Sexualität, Gender und Nacktheit, kritische Werke über 

Religion oder das Herrscherhaus nicht zu sehen. Hier wird auch israelische Kunst nicht 

eingeladen werden. Das ist – ganz frei nach Sigmund Freud – die neue Behaglichkeit in 

der Kultur. 

Die Freiheit der Meinung kann bloß gewährleistet werden, wenn die Regeln der 

Kommunikation aufrechterhalten bleiben. Durch rassistische Äußerungen werden keine 

Meinungen kundgetan, sondern die faire Diskussion unterbunden. Sicher gibt es auch 

Kunst, die zum pauschalen Hass gegen eine Nation aufruft, aber kann sie gute Kunst sein, 

die es verdient, gefördert zu werden? 

Wo hört das Argument auf und wo beginnt die reine Diskriminierung: Sollen wir von 

nun an William Shakespeares Kaufmann von Venedig verbieten, Richard Wagners Ring 

nicht mehr aufführen, die Salome von Richard Strauss canceln? Wollen wir statt 

israelischer Kunst nun palästinensische Werke verbannen? Wohl kaum. Heißt das aber, wir 

sollen dann auch die Kinoleinwände für Veit Harlans Nazistreifen Jud Süß öffnen? Oder für 

das türkische Machwerk Tal der Wölfe – Palästina aus dem Jahr 2011? Sicher nicht. Richtig 

war es, das Banner von Taring Padi abzubauen. Ab einem gewissen Ausmaß an 

Antisemitismus muss nicht mehr erklärt werden, weshalb er nicht toleriert werden sollte. 

Der Konsens richtet sich im Grunde nach dem ironischen Satz, der dem Philosophen Sir 

Isaiah Berlin zugesprochen wird: »Antisemitism is to hate the Jews more than absolutely 

necessary.« 

Aber was bringt es, wenn jene, die irgendwann vor Jahren eine Unterschrift unter eine 

hetzerische Petition setzten, nun als Künstler oder Künstlerin gecancelt werden? Ist es 

sinnvoll, ein Kunstwerk nicht zu zeigen, weil die Person, die es schuf, irgendwo ein 



8
Hassposting teilte? Aber würden wir die Kunst eines Neonazis ausstellen, weil er einmal 

nicht zur Brandstiftung von Asylheimen aufruft? Ist es nicht auch wahr, dass manch 

Festivalintendant seine Quoten durch einschlägige Provokationen zu steigern weiß? Wo 

ist aber die Grenze zu ziehen?  

Die Wiener Akademie der Bildenden Künste wollte im Oktober 2022 etwa den 

Klimaaktivisten Andreas Malm, der neben anderen Unsinnigkeiten die Klimakatastrophe 

mit dem Zionismus erklärt und die Hamas bejubelt, zu einem Klimaaktionstag bitten. Das 

Aufsehen war groß und der Ruf, den Vortrag mit ihm abzusagen, laut. So werden jene, die 

gegen Verhetzung protestieren, in die Rolle von Zensurkommissaren gepresst. Wieso, 

frage ich indes, wird aber ein so wichtiges Thema wie die global ökologische Krise durch 

eine billige Inszenierung herabgesetzt und verraten? Was ist der Mehrwert? Wäre es nicht 

klüger gewesen, jene Autoritäten reden zu lassen, die das Umweltproblem ohne Verweis 

auf das jüdische Übel und die Schuld Israels schlechthin erörtern können? Zugleich gibt 

es offensichtlich nur eines, das schlimmer ist, als solche Gestalten der neuen Borniertheit 

einzuladen und das ist, sie danach auch noch auszuladen, denn damit werden sie zu 

Märtyrern eines Cancelns erhöht und in ihrem Marktwert, doch auch in ihrer 

unverdrossenen Selbstgerechtigkeit nur bestärkt. 

Um hier richtig zu reagieren, braucht es – wie Natan Sznaider bemerkte – 

Ambiguitätstoleranz, die Fähigkeit, Mehrdeutigkeiten und Widersprüche zu ertragen – 

aber ohne auf das kritische Bewusstsein und die notwendige Sensibilität gegenüber anti-

jüdischen und anti-israelischen Tönen zu verzichten. Die Freiheit der Kunst kann nur 

verteidigt werden, wenn sie den selbstkritischen Blick nicht scheut. Dazu ist es 

notwendig, zu begreifen, dass die neuen Widerspiegelungen der alten Ressentiments uns 

auch unbewusst einholen können. Die Zerrbilder vom Juden sind noch allgegenwärtig, 

und sie sind uns vertrauter, als wir ahnen. Es geht darum, den Apologien antisemitischer 

Klischees und Verschwörungsmythen auf die Schliche zu kommen und bereit zu sein, 

gegen die Hetze und gegen die neue Ächtung jüdischer Positionen aufzutreten. Dieser 

Kampf ist ein politischer, ein psychoanalytischer und ein künstlerischer zugleich, aber er 

muss geführt werden, damit die Bilder von den Jüdinnen und den Juden ihre Vielseitigkeit 

und ihre Schattierungen reflektieren können.


